
[ΠΡΟΟΙΜΙΟ]

«Προέλευση» σημαίνει εδώ εκείνο, από το οποίο και δια του
οποίου προκύπτει το τί και πώς είναι ένα όν. Το τί και πώς είναι
κάτι, είναι η ουσία του. Η προέλευση ενός πράγματος είναι εκείνο
από όπου προέρχεται η ουσία του. Το ερώτημα που αφορά την
προέλευση του έργου τέχνης ζητά την καταγωγή της ουσίας του2 1.
Το έργο τέχνης σύμφωνα με την καθιερωμένη αντίληψη προκύπτει
από τη δραστηριότητα του καλλιτέχνη. Από πού όμως προκύπτει
το τί είναι ο καλλιτέχνης; Από το έργο τέχνης· γιατί το γεγονός ότι
«το έργο αναδείχνει τον μάστορα» σημαίνει: το έργο πρωτοφανε-
ρώνει ότι ο καλλιτέχνης είναι μάστορας. Ο καλλιτέχνης είναι η
προέλευση του έργου τέχνης. Το έργο τέχνης είναι η προέλευση του
καλλιτέχνη. Δεν υπάρχει το ένα χωρίς το άλλο. Και όμως κανένα
από τα δυο δεν είναι ο μοναδικός παράγοντας του άλλου. Ο
καλλιτέχνης και το έργο τέχνης υπάρχουν ως κάτι αυθύπαρκτο και
ως αμοιβαία σχέση χάρη σε ένα τρίτο· τούτο μάλιστα είναι το
πρώτο, και είναι αυτό από το οποίο αντλούν το όνομα τους τόσο ο
καλλιτέχνης όσο και το έργο τέχνης: είναι η τέχνη22.

21. Μέσα στη λέξη «προέλευση» (1)Γ8ρΓυη§) ο Χάιντεγγερ θέλει να συμπερι-
λάβει το νόημα της καταγωγής και το νόημα της ουσίας. Καταγωγή: αυτό από το
οποίο και δια του οποίου κάτι προκύπτει. Ουσία: το τί είναι και πώς είναι ένα όν.
«Προέλευση του έργου τέχνης» είναι η καταγωγή της ουσίας του έργου τέχνης.
Έτσι παρέχεται ήδη μια μορφική εξήγηση του τίτλου.

22. Μέσα σ' αυτές τις προτάσεις κριτικάρεται τόσο ο υποκειμενισμός όσο και
ο αντικειμενισμός των αισθητικών αντιλήψεων της εποχής μας. Η υποκειμενιστική
αντίληψη, ότι «το έργο τέχνης προκύπτει από τον καλλιτέχνη» αντιστρέφεται και
φανερώνεται πόσο μονόπλευρη είναι: εξίσου ορθά και μονόπλευρα μπορεί να
ειπωθεί ότι «ο καλλιτέχνης αναδείχνεται από το έργο τέχνης». Για κανέναν από
τους δύο παράγοντες δεν μπορεί να ειπωθεί ότι έχει ουσιώδη προτεραιότητα
απέναντι στον άλλο: ούτε μόνο το υποκείμενο προηγείται του αντικείμενου, ούτε
μόνο το αντικείμενο προηγείται του υποκείμενου. Αλλά ένας τρίτος παράγοντας
προηγείται και των δύο, και αυτός είναι η τέχνη.

Στο τελευταίο κεφάλαιο της παρούσας πραγματείας γίνεται μια ακόμα
επίθεση ενάντια στην αντίληψη ότι ο καλλιτέχνης προηγείται. Εξίσου βασικός θα
θεωρηθεί και αυτός που προσεγγίζει το έργο τέχνης και το διαφυλάσσει μέσα στην

αλήθεια του.

29



Ο καλλιτέχνης είναι κατ" άλλο τρόπο η προέλευση του έργου
τέχνης από ό,τι το έργο τέχνης είναι η προέλευση του καλλιτέχνη·
και η τέχνη είναι πάλι κατ' άλλο τρόπο η προέλευση του καλλιτέ-
χνη και του έργου τέχνης. Μα μπορεί διόλου η τέχνη να είναι
προέλευση; Σε ποιόν τόπο και με ποιόν τρόπο υπάρχει η τέχνη; Η
τέχνη δεν είναι παρά μια λέξη, στην οποία δεν αντιστοιχεί πια
τίποτα πραγματικό. Ισχύει σαν μια αθροιστική σύλληψη όλων
εκείνων, τα οποία είναι πραγματικά μόνο χάρη στην τέχνη: τέτοια
είναι τα έργα τέχνης και οι καλλιτέχνες. Ακόμα και αν η λέξη
«τέχνη» σήμαινε κάτι περισσότερο από ένα άθροισμα, το νόημα της
θα μπορούσε να υπάρχει μόνο εξαιτίας της πραγματικότητας των
καλλιτεχνών και των έργων τέχνης. Ή μήπως συμβαίνει το αντί-
στροφο; Μήπως δηλαδή υπάρχουν καλλιτέχνες και έργα τέχνης,
μόνο επειδή υπάρχει η τέχνη ως προέλευση τους23;

Όποια απάντηση και αν δοθεί, το ερώτημα που αφορά την
προέλευση του έργου τέχνης γίνεται ερώτημα που αφορά την ουσία
της τέχνης. Αλλά μια και πρέπει να παραμείνει ανοιχτό, το εάν και

8 κατά ποιόν τρόπο υπάρχει η τέχνη, θα επιχειρήσουμε να βρούμε
την ουσία της τέχνης εκεί όπου αναμφίβολα υπάρχει πράγματι
τέχνη. Η τέχνη βρίσκεται μέσα στο έργο τέχνης. Αλλά τί και πώς
είναι ένα έργο τέχνης;

Το τί είναι η τέχνη, θα πρέπει να αντληθεί από το έργο τέχνης.
Το τί είναι το έργο τέχνης, μπορούμε να το μάθουμε μόνο από την
ουσία της τέχνης. Εύκολα βλέπει κανείς ότι κινούμαστε μέσα σε
κύκλο. Ο κοινός νους απαιτεί να αποφευχθεί αυτός ο κύκλος, γιατί
αντιβαίνει στη Λογική. Πιστεύουν ότι μπορεί να βρεθεί το τί είναι
τέχνη, εάν προσεχτούν και συγκριθούν μεταξύ τους τα παρευρισκό-
μενα έργα τέχνης. Αλλά πώς μπορούμε να είμαστε βέβαιοι ότι έ-
χουμε πράγματι μπροστά μας έργα τέχνης, εάν δεν ξέρουμε πρω-
τύτερα τί είναι τέχνη; Η ουσία της τέχνης δεν μπορεί να βρεθεί ού-
τε αν συλλέξουμε κάποια χαρακτηριστικά παρευρισκόμενων έργων

23. Με αυτό το ερώτημα προεικάζεται το αποτέλεσμα στο οποίο θα καταλή-
ξει το κείμενο του Χάιντεγγερ: έστω και αν σήμερα η τέχνη ισχύει πια σαν κάτι μη
πραγματικό, εφόσον για την εμπειριστική εποχή μας μόνο τα έργα τέχνης και οι
καλλιτέχνες υπάρχουν πράγματι, η τέχνη είναι εντούτοις η συνθήκη για τη
δυνατότητα αυτών των δύο παραγόντων, η προέλευση τους, και άρα η πραγματική
βάση της εμπειρικής ύπαρξης τους. Το να ισχύσει η τέχνη ως προέλευση του έργου
τέχνης, αντιτίθεται στην αντίληψη ότι η τέχνη είναι απλώς μια αθροιστική ετικέτα
όλων των καλλιτεχνημάτων.

30



τέχνης, ούτε αν την συμπεράνουμε βάσει κάποιων ανώτερων εν-
νοιών24· γιατί και αυτός ο συμπερασμός προϋποθέτει εκείνα τα χα-
ρακτηριστικά, που θα πρέπει να επαρκούν, εάν θέλουμε να βάλουμε
μπροστά μας ένα έργο τέχνης σαν τέτοιο. Το να συλλέξουμε έργα
τέχνης από κάποια παρευρισκόμενα είναι εδώ εξίσου αδύνατο, όσο
και το να συμπεράνουμε την ουσία της τέχνης από κάποια αξιώμα-
τα· και όπου γίνεται κάτι τέτοιο, είναι αυταπάτη.

Οφείλουμε λοιπόν να πραγματώσουμε την κυκλική πορεία.
Αυτό δεν είναι μια αναγκαστική διέξοδος και ούτε ένα ελάττωμα25.
Το να βαδίσουμε σ' αυτό το δρόμο είναι η κραταιότητα του

24. (ΙυτοΗ βίηε ΑΗεϊΙυη§ 3υβ ΗόΉεπβη Ββ^ηίΐβη. Πρόκειται για τον λογικό
τρόπο ορισμού μιας έννοιας· σύμφωνα με αυτόν η έννοια καθορίζεται, εάν βρεθεί το
προσεχές γένος (= η πιο κοντινή γενική έννοια) και σ ' αυτό προστεθεί η ειδοποιός
διαφορά (= το ειδικό χαρακτηριστικό της οριζόμενης έννοιας).

25. Το αρχικό ερώτημα αφορούσε την προέλευση (δηλαδή την καταγωγή της
ουσίας) του έργου τέχνης. Για να προσδιοριστεί η ουσία ετούτου, κρίθηκε απαραίτη-
το να διερευνηθεί η ουσία της τέχνης. Αλλά μια και είναι αμφίβολο εάν διόλου η
τέχνη είναι κάτι πραγματικό, η ουσία της πρέπει να αναζητηθεί εκεί που αναμφίβο-
λα υπάρχει, δηλαδή μέσα στο έργο τέχνης. Η τέχνη μας παραπέμπει στο έργο
τέχνης και αντίστροφα ετούτο στην τέχνη. Αυτός ο κύκλος είναι αναγκαίος, αλλά
δεν πρέπει να θεωρηθεί ότι είναι ο «φαύλος κύκλος» (οίΓοαΙαβ νίΐίοβιΐβ) της Λογικής.
Είναι ο κύκλος της κατανόησης, για τον οποίο γίνεται λόγος στο Εκχ (= Είναι και
χρόνος), §32, σελ. 152-153. Λέγεται εκεί (σελ. 153): «Αλλά εάν θεωρήσουμε αυτό
τον κύκλο ως νίΐίοβυπι κι αναζητήσουμε τρόπους να τον αποφύγουμε, έστω κι αν τον
«νιώσουμε» απλώς σαν αναπόφευκτη ατέλεια, θα έχουμε παρεξηγήσει ολωσδιόλου

την κατανόηση».
Κάθε θεωρητική κι επιστημονική προσπάθεια κατανόησης βασίζεται σε όσα

έχουμε κάθε φορά ήδη κατανοήσει. Ήδη υπάρχοντας μέσα σε ένα συγκεκριμένο
περιβάλλον, έχουμε καταλάβει — έστω και αν όχι ορθά ή με σαφείς έννοιες — το τί
είμαστε, το τί μπορούμε να κάνουμε, το τί υπάρχει γύρω μας κλπ. Δεν χρειάζεται

και δεν πρέπει να αποφεύγουμε αυτές τις «προ-καταλήψεις», όταν διερευνούμε
θέματα ουσίας· γιατί όσο περισσότερο αυτά ριζώνουν στην ύπαρξη μας, τόσο πιο

ουσιώδη γίνονται.
Ξεκινώντας λοιπόν από το ερώτημα σχετικά με την προέλευση του έργου

τέχνης, βρισκόμαστε αντιμέτωποι με αυτόν τον παράδοξο κύκλο: Το έργο τέχνης
μας παραπέμπει στον καλλιτέχνη, ο καλλιτέχνης στο έργο τέχνης, και τα δύο στην
τέχνη, η τέχνη πάλι στον καλλιτέχνη και στο έργο τέχνης. Τί μπορεί να σημαίνει
αυτή η πορεία από ένα πρώτο μέσω ενός δεύτερου σε ένα τρίτο, που όμως «είναι το
πρώτο» (σελ. 7), δηλαδή το πιο ουσιώδες, και γι' αυτό μας επαναφέρει στα
προηγούμενα; Σημαίνει καταρχήν ότι ακόμα στεκόμαστε ως θεατές των όντων και
του εαυτού μας, θεατές που ακόμα δεν έχουν εισδύσει στο Είναι των όντων. Αλλά το
ανθρώπινο Είναι γενικά διακατέχεται από μια ορμή προς το προγενέστερο,
διακατέχεται από τη μεταφυσική τάση προς την προέλευση (1]Γ5ρΓαη§). Μένει

31



στοχασμού, και το να παραμείνουμε σ' αυτό το δρόμο είναι η
γιορτή26 του στοχασμού, με την προϋπόθεση ότι ο στοχασμός είναι
χειρωνακτική εργασία. Όχι μόνο το κύριο βήμα από το έργο
τέχνης προς την τέχνη και το βήμα από την τέχνη προς το έργο
τέχνης είναι ένας κύκλος, αλλά και καθένα από τα βήματα που θα
επιχειρήσουμε, περιφέρεται μέσα σ' αυτή την περιφέρεια.

Για να βρούμε την ουσία της τέχνης, η οποία βρίσκεται
πράγματι μέσα στο έργο τέχνης, θα αναζητήσουμε το πραγματικό
έργο τέχνης και θα το ρωτήσουμε, τί και πώς είναι27.

Έργα τέχνης είναι σε όλους γνωστά. Γλυπτά και ζωγραφικά
έργα βρίσκονται στις δημόσιες πλατείες, στις εκκλησίες και στα
σπίτια. Στις συλλογές και στις εκθέσεις βρίσκονται έργα τέχνης
προερχόμενα από τις πιο ποικίλες εποχές και φυλές. Όταν βλέ-
πουμε τα έργα τέχνης μέσα στην ανέγγιχτη πραγματικότητα τους
και δεν βλέπουμε μέσα σ' αυτά κάτι από τον εαυτό μας, φανερώνε-
ται: τα έργα τέχνης παρευρίσκονται με τόση φυσικότητα όση και τα
πράγματα. Ο πίνακας κρέμεται στον τοίχο όπως ένα κυνηγετικό
όπλο ή ένα καπέλο. Μια ζωγραφιά, π.χ. η ζωγραφιά του Βαν
Γκογκ που παριστάνει ένα ζευγάρι χωριάτικα παπούτσια, γυρνάει
από τη μια έκθεση στην άλλη. Τα έργα τέχνης μεταφέρονται όπως
τα κάρβουνα από την περιοχή της Ρουρ και όπως η ξυλεία από τον
Μέλανα Δρυμό. Οι ύμνοι του Χαίλντερλιν τοποθετούνταν κατά την
εκστρατεία μέσα στο δισάκι όπως και οι βούρτσες. Τα κουαρτέττα
του Μπετόβεν κείτονται μέσα στις αποθήκες του εκδοτικού οίκου
όπως οι πατάτες μέσα στο κελάρι.

Όλα τα έργα τέχνης έχουν αυτό τον πραγμοειδή χαρακτήρα28.

λοιπόν να πραγματοποιήσουμε τη στροφή προς τον εαυτό μας, να πραγματώσουμε
το αρχέγονο άλμα (1]Γ-5ρΓΐιη§) για το οποίο γίνεται λόγος ήδη στον τίτλο της

παρούσας πραγματείας.
26. <135 Γβ5( (= η γιορτή). Το συγγενικό επίθετο ίεβΐ σημαίνει: μόνιμος,

στέριος. Ο Χάιντεγγερ υπαινίσσεται και αυτό το νόημα, υποδηλώντας: Το να
παραμείνουμε σ ' αυτό τον κυκλικό δρόμο του εαυτού μας, είναι μονιμότητα,
στέριωμα, σκληροτράχηλη εμμονή σ' αυτό που είμαστε.

27. Με αυτή την πρόταση καθορίζεται οριστικά η πορεία των σκέψεων όλης
της παρούσας πραγματείας. Με εκκίνηση από έναν προσωρινό καθορισμό του τί και
πώς είναι ένα έργο τέχνης, θα φανερωθεί ένας εξίσου προσωρινός καθορισμός της
τέχνης (Ιο κεφάλαιο). Θα επακολουθήσει μια εμβάθυνση στην ουσία του έργου
τέχνης (2ο κεφάλαιο), για να γίνει εντελώς σαφής η ουσία της τέχνης ως προέλευσης
τόσο του έργου τέχνης άσο και του καλλιτέχνη (3ο κεφάλαιο).

28. Αντιπαραθέτοντας κάπως βίαια τα έργα τέχνης με κάποια κοινότυπα

32



Τί θα ήταν χωρίς αυτόν; Αλλά ίσως σκανδαλιζόμαστε απ' αυτή
την αρκετά χοντροκομμένη και εξωτερική άποψη του έργου τέχνης.
Μέσα σε τέτοιες αντιλήψεις σχετικά με το έργο τέχνης κινείται
ίσως το γραφείο μεταφορών ή η καθαρίστρια του μουσείου. Οφεί-
λουμε δα να εκλάβουμε αυτά τα έργα, όπως τα συναντούν εκείνοι
που τα βιώνουν και τα απολαμβάνουν. Αλλά ακόμα και το
περιβόητο αισθητικό βίωμα δεν παραβλέπει τον πραγμοειδή χαρα-
κτήρα του έργου τέχνης. Στο αρχιτεκτόνημα υπάρχει το πετρώδες.
Στην ξυλογραφία υπάρχει το ξυλοειδές. Στη ζωγραφιά υπάρχει το
έγχρωμο στοιχείο. Στο χορωδιακό έργο υπάρχει το φωνητικό
στοιχείο. Στο μουσικό έργο υπάρχει το τονικό στοιχείο. Το
πραγμοειδές υπάρχει τόσο αμετακίνητα μέσα στο έργο τέχνης,
ώστε θα πρέπει μάλλον να πούμε αντίστροφα: Το αρχιτεκτόνημα
υπάρχει μέσα στην πέτρα. Η ξυλογραφία υπάρχει μέσα στο ξύλο.
Η ζωγραφιά υπάρχει μέσα στο χρώμα. Το λογοτεχνικό έργο
υπάρχει μέσα στον φθόγγο. Το μουσικό έργο υπάρχει μέσα στον
τόνο. Αυτά είναι αυτονόητα, θα μας αντιπροβάλουν. Ασφαλώς29.
Αλλά τί είναι αυτό το αυτονόητο πραγμοειδές μέσα στο έργο
τέχνης;

Ίσως αυτό το ερώτημα είναι περιττό και περίπλοκο, επειδή το
έργο τέχνης εκτός από πραγμοειδές είναι και κάτι άλλο. Αυτό το
άλλο που συνυπάρχει, αποτελεί το καλλιτεχνικό στοιχείο. Το έργο
τέχνης είναι βέβαια ένα κατασκευασμένο πράγμα, αλλά λέει και
κάτι άλλο από ό,τι λέει ένα σκέτο πράγμα" το έργο τέχνης άλλο
άγορ€ύ€ΐ30. Το έργο τέχνης μας εξοικειώνει με κάτι άλλο, αποκα-

πράγματα ο Χάιντεγγερ στρέφει αρχικά την προσοχή στο ότι τα έργα τέχνης
χρησιμοποιούνται συχνά όπως τα πράγματα και άρα μπορούν να συγκαταλεχθούν
ανάμεσα τους. Πρόκειται για μια συνηθέστατη πραγμοποίηση (νεπϋη;»ΗοΗυη§)
των έργων τέχνης.

29. Αυτό που λίγο πρωτύτερα ίσως σκανδάλισε τους ειδήμονες και τους
υπερασπιστές του αισθητικού βιώματος, γίνεται τώρα κάτι πασιφανές και αυτονόη-
το· τα έργα τέχνης όχι μόνο συχνά χρησιμοποιούνται σαν καθημερινά πράγματα, όχι
μόνο πραγμοποιούνται, αλλά και είναι εντελώς αλληλένδετα με κάποιο υλικό
στοιχείο, που τα δείχνει σαν να ξεπηδούν μέσα από την ύλη: η ξυλογραφία μοιάζει
σαν να ξεπηδά από το ξύλο, η ζωγραφιά από το χρώμα κλπ. Ακόμα και το πιο
«εξαϋλωμένο» μουσικό έργο είναι αδιανόητο χωρίς το αισθητό στοιχείο του ήχου.
Ευθύς εξαρχής κάθε έργο τέχνης είναι λοιπόν πραγμοειδές ((ϋη^Παίΐ), δηλαδή
αναπόσπαστα συνδεδεμένο με τα υλικά και αισθητά πράγματα.

30. Οι λέξεις που εμφανίζονται εδώ και παρακάτω με παχιά μαύρα γράμματα,
είναι γραμμένες αρχαιοελληνικά μέσα στο γερμανικό κείμενο.

33



λύπτει κάτι άλλο" είναι αλληγορία. Μαζί με το κατασκευασμένο
πράγμα, μέσα στο έργο τέχνης συντοποθετείται και κάτι άλλο.
Συντοποθετώ στα αρχαία ελληνικά θα πει: συμβάλλω30. Το έργο
τέχνης είναι σύμβολο.

10 Η αλληγορία και το σύμβολο παρέχουν το πλαίσιο εκείνης
της αντίληψης, μέσα στην τροχιά της οποίας εδώ και πολύν καιρό
κινείται ο χαρακτηρισμός του τί θα πει έργο τέχνης. Αλλά αυτό το
Κάτι στο έργο τέχνης, που αποκαλύπτει κάτι άλλο, αυτό το Κάτι
που συντοποθετείται μαζί με κάτι άλλο, είναι το πραγμοειδές μέσα
στο έργο τέχνης. Σχεδόν φαίνεται σαν αυτό το πραγμοειδές να
είναι το υπόβαθρο, μέσα κι επάνω στο οποίο χτίζεται το άλλο
εκείνο, το ουσιώδες. Αλλά μήπως ο καλλιτέχνης χειροτεχνώντας
δεν κατασκευάζει αυτό το πραγμοειδές του έργου τέχνης;

Επιθυμούμε να βρούμε την άμεση και πλήρη πραγματικότητα
του έργου τέχνης· γιατί μόνο έτσι θα βρούμε μέσα του και την
πραγματική τέχνη31. Οφείλουμε λοιπόν καταρχήν να ιδούμε το
πραγμοειδές του έργου τέχνης. Προς τούτο είναι απαραίτητο να
ξέρουμε με σαφήνεια και επάρκεια, τί είναι ένα πράγμα. Μόνο τότε
θα μπορέσουμε να πούμε αν το έργο τέχνης είναι ένα πράγμα στο
οποίο προσκολλάται και κάτι άλλο, ή αν το έργο τέχνης είναι κάτι
εντελώς διαφορετικό από ένα πράγμα32.

31. Ο ενδοιασμός που απασχολεί εδώ τον Χάιντεγγερ μπορεί να διατυπωθεί
ως εξής: Τί μας ενδιαφέρει το πραγμοειδές του έργου τέχνης, αφού δεν είναι το
ουσιώδες στοιχείο, αυτό που μπορεί να ονομαστεί πράγματι καλλιτεχνικό;

Όσοι διαχωρίζουν έτσι το έργο τέχνης σε επουσιώδες και ουσιώδες, σε υλικό
υπόβαθρο και σε φορμαρισμένο εποικοδόμημα, υποστηρίζουν ότι το έργο τέχνης
είναι κατ' ουσίαν αλληγορικό ή συμβολικό. Θεωρούν ότι η καλλιτεχνική φόρμα
αναφέρεται σε κάτι άλλο, οδηγεί σε κάτι άλλο: συμβολίζει. Αυτή η εδώ και πολύν
καιρό καθιερωμένη άποψη υποτιμά το υλικό υπόβαθρο, για να περιορίσει το
ουσιώδες στη φόρμα· παραβλέπει το πραγμοειδές, και άρα αγνοεί το πραγματικό
έργο τέχνης.

32. Η αναζήτηση σχετικά με το τί και πώς είναι ένα έργο τέ/νης ξεκινά από
τον πραγμοειδή του χαρακτήρα. Ο Γ.-%'. νοη Ηβπτη3ΐιη παρατηρεί εύστοχα σ' αυτό
το σημείο (νοη Ηεπτηβηη 1980, σελ. 17) ότι η στροφή της φιλοσοφικής αναζήτησης
προς το πραγμοειδές δεν σημαίνει ούτε ότι πρόκειται να αντιστραφεί ο παραδοσια-
κός υπερτονισμός της φόρμας, για να τονιστεί η ύλη, ούτε σημαίνει ότι ξεκινά από
την ύλη για να καταλήξει στην καλλιτεχνική φόρμα ως ουσιωδέστερη. Εδώ
πρόκειται να γίνει ένα ριζικό ανασκάψιμο της Αισθητικής, να αποδειχτεί η
σαθρότητα και μονομέρεια των θεμελίων της, και να καθοριστεί εντελώς εξαρχής η
ουσία της τέχνης. Γι' αυτό η έρευνα που ακολουθεί δεν πρόκειται να περιοριστεί
στη διάκριση ύλης και φόρμας, αλλά θα διερευνήσει βαθύτερα το τί είναι ένα πράγμα

34



[ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΡΩΤΟ]

Το πράγμα και το έργο τέχνης

Τί είναι στ' αλήθεια ένα πράγμα, κατά το μέτρο που είναι
πράγμα; Όταν θέτουμε αυτό το ερώτημα, θέλουμε να γνωρίσουμε
το πραγμοειδές του πράγματος33. Προς τούτο οφείλουμε να γνωρί-
ζουμε την περιοχή όπου ανήκουν όλα εκείνα τα όντα, τα οποία χα-
ρακτηρίζουμε ως πράγματα.

Η πέτρα πάνω στο δρόμο είναι ένα πράγμα· το ίδιο και ο
σβώλος μέσα στο χωράφι. Η στάμνα είναι ένα πράγμα, το ίδιο και
η κρήνη του δρόμου. Τί είναι όμως το γάλα μέσα στη στάμνα και το
νερό της κρήνης; Και αυτά είναι πράγματα· όπως πράγματα είναι
και το σύννεφο στον ουρανό, το αγκάθι στον κάμπο, το φύλλο στον
φθινοπωρινό άνεμο, το γεράκι πάνω από την κοιλάδα. Πράγματι
όλα αυτά οφείλουν να ονομαστούν πράγματα" και μάλιστα με τον
ίδιο τίτλο ονομάζουμε ακόμα κι εκείνα που δεν εμφανίζονται όπως
αυτά που μόλις απαρίθμησα, δηλαδή εκείνα που δεν φαίνονται.
Ένα τέτοιο πράγμα που δεν φαίνεται, δηλαδή ένα «πράγμα καθ'

εαυτό», είναι κατά τον Καντ π.χ. το σύνολο του κόσμου· τέτοιο

ενγένει — γιατί σε μία μόνο από τις ενδεχόμενες απαντήσεις αυτού του ερωτήματος
έχει εδώ και πολύν καιρό αφοσιωθεί η Αισθητική. Με τις τελευταίες λέξεις της
παραγράφου προεικάζεται μάλιστα και η απάντηση που θα δοθεί τελικά: το έργο
τέχνης είναι κάτι εντελώς διαφορετικό από ένα πράγμα.

33. ^εηη κίπ 5ο ίτα^βη, νοίΐεη «ίπ (135 Οίη^ίείη ((Ιίβ Οίη§Ηεί() (1β5 Οίη§εδ
ΙίεηηεηΙεΓηβη. Ε» £ξΠι, (Ιπε Οίη^ΠαΓίε άεδ Οΐη§65 ζιι εΓίαΠτεπ. Ο Χάιντεγγερ
χρησιμοποιεί εδώ σαν συνώνυμα τρία διαφορετικά ουσιαστικά: Οίη§1ΐ3Γΐββ, Οίη§-

5βίη, Οίπ^ΗβίΙ. Στο Εκχ, στις σελ. 46, 63, 68, 81, 82, 99 και 114 χρησιμοποιεί έναν
ακόμα συνώνυμο όρο: ΟίηβΗοΗΙίείΙ (στην ελληνική μετάφραση του Εκχ: εμπράγμα-
το). — Ας προσεχτεί πόσο ριζικά τίθεται εδώ το ερώτημα: Δεν ζητάται μια
απαρίθμηση όλων εκείνων που μπορούν να ονομαστούν πράγματα, αλλά ζητάται το
πραγμοειδές, δηλαδή εκείνο που καθιστά πράγμα κάθε τι που ονομάζεται πράγμα·
ζητάται η ουσία του πράγματος. Την ίδια εποχή που πρωτογράφεται το παρόν
δοκίμιο, κατά το χειμερινό εξάμηνο του 1935-36, ο Χάιντεγγερ προσφέρει μια
πανεπιστημιακή παράδοση με θέμα το ερώτημα: τί είναι πράγμα, παίρνοντας ως
αφετηρία την καντιανή άποψη. Αυτή η παράδοση εκδόθηκε το 1962 με τίτλο: Οίε

Γηξ£ ηα€ίι άειη Όίηξ. Ζιι ΚαηΗ Ι^ητε νοη άεη Ιηηςζεηάεηίαΐεη Οηιηάχάΐζεη (= Το
ερώτημα σχετικά με το πράγμα. Αναφορά στη θεωρία του Καντ πάνω στα υπερβασιακά
αξιώματα).

35



πράγμα είναι και ο ίδιος ο θεός. Τα πράγματα καθ" εαυτά και τα
πράγματα που φαίνονται, όλα τα όντα που υπάρχουν, στη γλώσσα
της φιλοσοφίας ονομάζονται πράγματα.

11 Το αεροπλάνο και το ραδιόφωνο ανήκουν σήμερα στα πιο
κοντινά μας πράγματα, αλλά όταν μιλάμε για τα έσχατα πράγμα-
τα, τότε έχουμε κατανού κάτι εντελώς διαφορετικό. Τα έσχατα
πράγματα είναι: ο θάνατος και η δευτέρα παρουσία. Γενικά εδώ η
λέξη «πράγμα» αναφέρεται σε κάθε τι που δεν είναι εντελώς
ανύπαρκτο. Σύμφωνα με αυτή τη σημασία και το έργο τέχνης είναι
ένα πράγμα, κατά το μέτρο που είναι όν. Αλλά αυτή η έννοια του
πράγματος δεν μας βοηθά, τουλάχιστο άμεσα, στην προσπάθεια να
διαχωρίσουμε τα όντα που ονομάζουμε «πράγματα» από τα όντα
που ονομάζουμε «έργα τέχνης». Επιπλέον διστάζουμε να ονομά-
σουμε πράγμα τον θεό. Παρόμοια διστάζουμε να εκλάβουμε ως
πράγμα τον χωριάτη μέσα στο αγρόκτημα, τον θερμαστή μπροστά"
στο καμίνι, τον δάσκαλο μέσα στο σχολείο. Ο άνθρωπος δεν είναι
πράγμα. Ένα μικρό κορίτσι που αναλαμβάνει κάτι πολύ δύσκολο,
το αποθαρρύνουμε λέγοντας του: «είσαι πολύ αχαμνό πράγμα»·
αλλά αυτό το λέμε επειδή παραμερίζουμε το γεγονός ότι αυτή
είναι άνθρωπος, και πιστεύουμε ότι βλέπουμε κάτι πραγμοειδές.
Διστάζουμε μάλιστα να ονομάσουμε «πράγμα» το ζαρκάδι μέσα
στο ξέφωτο του δάσους, το σκαθάρι μέσα στη χλόη, ή την καλαμιά.
Πιο κοντά στη λέξη «πράγμα» μας φαίνεται πως είναι το σφυρί, το
παπούτσι, το τσεκούρι, το ρολόι. Αλλά σκέτα πράγματα δεν είναι
ούτε και αυτά. Σαν σκέτο πράγμα μας φαίνεται πως είναι μόνο η
πέτρα, ο σβώλος, ένα κομμάτι ξύλο: πράγματα άψυχα, φυσικά και
χρησιμοποιούμενα. Τα φυσικά και χρησιμοποιούμενα πράγματα
είναι εκείνα που συνήθως ονομάζουμε πράγματα.

Έτσι από την ευρύτατη περιοχή, όπου το κάθε τι είναι πράγμα
(πράγμα = ΓΒΒ = εηδ = ον), ακόμα και τα ανώτατα και τα έσχατα,
αναγόμαστε στη στενή περιοχή των σκέτων πραγμάτων. Το
«σκέτο» σημαίνει εδώ αφενός: το καθαρό πράγμα, που είναι απλώς
πράγμα και τίποτα περισσότερο· αφετέρου η λέξη «σκέτο» σημαί-
νει: απλώς και μόνο πράγμα, με ένα σχεδόν υποτιμητικό νόημα. Τα
σκέτα πράγματα, από τα οποία μάλιστα αποκλείονται τα χρησιμο-
ποιούμενα, ισχύουν ως κατεξοχήν πράγματα. Σε τί συνίσταται
τώρα το πραγμοειδές αυτών των πραγμάτων; Εάν καθοριστεί
τούτο, θα γίνουμε ικανοί να επισημάνουμε το πραγμοειδές σαν
τέτοιο. Έτσι εξοπλισμένοι θα μπορέσουμε κατόπιν να επισημά-

36



νουμε εκείνη τη σχεδόν χειροπιαστή πραγματικότητα των έργων
τέχνης, στην οποία προσκολλάται και κάτι άλλο34.

12 Θεωρείται σαν γνωστό γεγονός, ότι από τα αρχαία χρόνια
όταν ετίθετο το ερώτημα, τί είναι το ον, προβαλλόταν επανειλημ-
μένα το πραγμοειδές των πραγμάτων ως κατεξοχήν όντων. Κατά
συνέπεια ήδη μέσα στις παραδοσιακές ερμηνείες των όντων συναν-
τάται ο ορισμός του πραγμοειδούς των πραγμάτων. Άρα δεν
χρειάζεται παρά να αποκαταστήσουμε αυτή την παραδοσιακή γνώ-
ση περί των πραγμάτων, για να απαλλαγούμε από τον άχαρο μό-
χθο του να αναζητούμε το πραγμοειδές των πραγμάτων. Οι απαν-
τήσεις στο ερώτημα, τί είναι το πράγμα, είναι κατά κάποιον τρόπο
καθιερωμένες, κι έτσι δεν υποψιαζόμαστε πια ότι πίσω από αυτές
κρύβεται κάτι προβληματικό.

Οι ερμηνείες του πραγμοειδούς των πραγμάτων, οι οποίες
κατά την πορεία του δυτικού στοχασμού κυριάρχησαν, εδώ και
πολύν καιρό έγιναν αυτονόητες και σήμερα χρησιμοποιούνται
καθημερινά, μπορούν να συνοψιστούν στις εξής τρεις35:

[1] Ένα σκέτο πράγμα είναι π.χ. ο τάδε γρανιτένιος βράχος.
Είναι σκληρός, βαρύς, εκτεταμένος, ογκώδης, άμορφος, τραχύς,
χρωματιστός, ενμέρει αλαμπής, ενμέρει στιλπνός. Όλα όσα απα-
ρίθμησα μπορούν να αποδοθούν στον βράχο. Έτσι μαθαίνουμε τα

34. Σ' αυτή την παράγραφο διαχωρίζεται μια ευρύτατη σημασία της λέξης
«πράγμα» από μια στενή σημασία. Η ευρύτατη περιοχή των πραγμάτων συμπερι-
λαμβάνει στα πράγματα κάθε τι υπαρκτό, κάθε ον: ακόμα και οι άνθρωποι, τα ζώα,
τα φυτά, ο θεός και ο θάνατος είναι πράγματα. Η στενή περιοχή συμπεριλαμβάνει
μόνο τα «σκέτα» πράγματα (Βίοββδ Οίη§, Γβίηββ Οίη§, βί§βηΐ1ίοΗε8 Οίη§): η πέτρα,
το ξύλο, το χρώμα είναι απλώς και μόνο πράγματα και τίποτα περισσότερο. Χάρη
στη βοήθεια της δεύτερης αυτής περιοχής μπορεί να προσδιοριστεί το πραγμοειδές
του καλλιτεχνήματος, δηλαδή αυτό που είναι σκέτο πράγμα μέσα στο έργο τέχνης
και στο οποίο προσκολλάται η καλλιτεχνική φόρμα.

35. Στις επόμενες σελίδες εκτίθενται οι τρεις παραδοσιακές ερμηνείες του
πραγμοειδούς. Είναι σαφές ότι ο Χάιντεγγερ διαχωρίζει ρητά τη θέση του απ'
αυτές και από τον αυτονόητο χαρακτήρα τους. Πρόκειται ασφαλώς για ερμηνείες
που υπήρξαν αποφασιστικοί σταθμοί μέσα στον δυτικό στοχασμό, προέκυψαν μετά
από βαρύ νοητικό μόχθο μεγάλων φιλοσόφων, και μόνο εκ των υστέρων κατάντησαν
αυτονόητες και καθιερωμένες. Παραθέτοντας αυτές τις ερμηνείες ο Χάιντεγγερ
στοχεύει σε μία αναμόχλευση τους.

Οι τρεις ερμηνείες που εκτίθενται είναι οι εξής: 1. Το πράγμα έγκειται κυρίως
στο υπόβαθρο που πάντα ήδη υπόκειται, και κατά δεύτερο λόγο στις ιδιότητες του.
2. Το πράγμα είναι η ενότητα μιας πολλαπλότητας αισθητήριων εντυπώσεων, άρα
κάτι αισθητό. 3. Το πράγμα είναι συναρμογή ύλης και φόρμας.

37



γνωρίσματα του. Αλλά τα γνωρίσματα είναι 8α κάποια στοιχεία
που ιδιάζουν στον βράχο. Είναι οι ιδιότητες του. Τις έχει αυτό το
πράγμα. Το πράγμα; Σε τί αναφερόμαστε, όταν μιλάμε τώρα για
το πράγμα; Προφανώς το πράγμα δεν είναι μόνο το σύνολο των
γνωρισμάτων, ούτε και η συσσώρευση των ιδιοτήτων, με τις οποίες
προκύπτει αυτό το σύνολο. Το πράγμα, όπως όλοι θαρρούν ότι
ξέρουν, είναι εκείνο γύρω στο οποίο έχουν συσσωρευτεί οι ιδιότη-
τες. Έτσι μιλούν για τον πυρήνα των πραγμάτων. Οι Έλληνες
τον ονόμασαν ύποκείμενον. Ο πυρήνας του πράγματος ήταν κατ'
εκείνους αυτό που κείτεται πάντα ήδη αποκάτω. Αντίθετα τα
γνωρίσματα ονομάζονταν τα συμβεβηκότα, δηλαδή εκείνα που
βαίνουν πάντα ήδη μαζί με ό,τι κάθε φορά κείτεται αποκάτω.

Αυτοί οι όροι δεν είναι τυχαίοι. Μέσα τους μιλά, πράγμα που
δεν μπορεί εδώ να αποδειχτεί, η πιο θεμελιώδης ελληνική εμπειρία
του Είναι των όντων. Αλλά πάνω σ' αυτούς τους όρους θεμελιώνε-
ται η εφεξής καθοριστική ερμηνεία του πραγμοειδούς των πραγμά-
των, και διαμορφώνεται η δυτική ερμηνεία του Είναι των όντων.

13 Αυτή η ερμηνεία ξεκινά, όταν οι ελληνικοί όροι παραλαμβάνονται
μέσα στον ρωμαϊκό-λατινικό στοχασμό. Το ύποκείμενον μετα-
βάλλεται σε δΐιΒίβοΙιιπτ η ύπόστασις μεταβάλλεται σε δΐιΒδίαπίία·
το συμβεβηκός μεταβάλλεται σε βοοίάβπδ. Αυτή η μετάφραση
των ελληνικών όρων στη λατινική γλώσσα δεν είναι διόλου μια
απλή εξέλιξη, όπως πιστεύεται έως σήμερα. Πίσω από την
επιφανειακά κατά λέξη και άρα πιστή μετάφραση κρύβεται μια
μετάθεση της ελληνικής εμπειρίας σε έναν άλλο τρόπο σκέψης. Ο
ρωμαϊκός στοχασμός παραλαμβάνει τις αρχαιοελληνικές λέξεις χω-
ρίς την αντίστοιχη αρχέγονη εμπειρία του τί λένε. Η ανεδαφικότητα
του δυτικού στοχασμού ξεκινά με αυτή τη μετάθεση36.

36. Αυτή η διαπίστωση σχετικά με το μεταφραστικό πρόβλημα πηγαίνει
βαθύτερα από ό,τι μια διαπίστωση νοηματικής απώλειας, ανακριβούς απόδοσης ή
αναγκαστικής αοριστίας. Το έδαφος πάνω στο οποίο στηρίζεται μια μεταφραστική
αντικατάσταση λέξεων, είναι η «αρχέγονη εμπειρία του τί λένε». Αυτή η εμπειρία
δεν παραλαμβάνεται και δεν μεταβιβάζεται μαζί με τις λέξεις. Η εμπειρία
μετατίθεται σαν επίθεμα (ννίπΐ ιϊί>ίΓ§65βΐζΐ) σε έναν εντελώς διαφορετικό τρόπο
σκέψης, και άρα ερμηνεύεται διαφορετικά. Με την απώλεια της αρχικής εμπειρίας η
καινούρια σκέψη καταντά ανεδαφική.

Ο Χάιντεγγερ επισημαίνει και λεκτικά αυτή την έλλειψη εδάφους, όταν
διαβλέπει ότι η μετάφραση (ϋΒβΓδείζεη) αντί να είναι μια θεμελιακή εγκατάσταση
(βίη δβίζβη) της αρχαίας εμπειρίας σε νέο τόπο, είναι απλώς μια επιπόλαιη,
επιφανειακή τοποθέτηση (βίη ί/ί)£Γ8βΙζβη) λέξεων.

38



Ο προσδιορισμός του πραγμοειδούς των πραγμάτων ως υπό-
στασης [διώβΐΗΠζ] μαζί με τα συμβεβηκότα της [Αίςζίάβηζίβπ],
σύμφωνα με την καθιερωμένη γνώμη φαίνεται να ανταποκρίνεται
στη δική μας φυσική αντίληψη των πραγμάτων. Γιατί να απορούμε
που με βάση αυτή τη συνηθισμένη αντίληψη των πραγμάτων
μετρήθηκε και η τρέχουσα συμπεριφορά μας προς τα πράγματα,
δηλαδή η προσφώνηση των πραγμάτων και η κουβέντα μας γι'
αυτά37. Η απλή αποφαντική πρόταση αποτελείται από το 5ιι1>]β](1
[= υποκείμενο], που είναι η λατινική μετάφραση και άρα μεθερμή-
νευση του όρου ύποκβίμενον, και από το Ρι-ίκϋίςβΐ [= κατηγόρη-
μα], όπου αποδίδονται τα γνωρίσματα του εκάστοτε πράγματος.
Ποιος θα τολμούσε να τραντάξει αυτές τις απλές θεμελιώδεις
σχέσεις ανάμεσα στο πράγμα και στην πρόταση, ανάμεσα στη δομή
της πρότασης και στη δομή του πράγματος; Εντούτοις οφείλουμε
να ρωτήσουμε: αντικατοπτρίζει η δομή της απλής αποφαντικής
πρότασης (η σύναψη υποκειμένου και κατηγορήματος) τη δομή του
πράγματος (δηλαδή τη σύνδεση της υπόστασης με τα συμβεβηκό-
τα); Ή μήπως αντίθετα η έτσι θεωρούμενη δομή του πράγματος
σχεδιάστηκε σύμφωνα με τη δομή της πρότασης;

Τί είναι πιο αυτονόητο από το ότι ο άνθρωπος μετέθεσε τον
τρόπο, με τον οποίο συνέλαβε τα πράγματα, στην απόφανση περί
της δομής των πραγμάτων; Αυτή η επιφανειακά κριτική και
ωστόσο υπερβολικά βιαστική γνώμη θα όφειλε να καταστήσει
πρώτα κατανοητό, πώς είναι δυνατή αυτή η μετατόπιση της δομής
τι^ς πρότασης στη δομή του πράγματος, χωρίς με τούτο να γίνει
κιόλας σαφής η δομή του πράγματος. Το ερώτημα, ποιο είναι το
πρώτο και καθοριστικό: η δομή της πρότασης ή η δομή του
πράγματος, δεν έχει απαντηθεί μέχρι στιγμής. Και μάλιστα είναι
αμφίβολο εάν το ερώτημα μπορεί διόλου να απαντηθεί, εάν τεθεί
με αυτό τον τρόπο.

14 Κατά βάθος ούτε η δομή της πρότασης παρέχει το μέτρο για
να σχεδιαστεί η δομή του πράγματος, ούτε απλώς αντικατοπτρίζε-
ται η δομή του πράγματος στη δομή της πρότασης. Και τα δυο,

37. ηβπιΙίοΗ (135 ΑηδρΓβοΗεη άκτ Πίη§ε υηοΐ ά»δ §ρΓβοΗβη ύ}χτ δίβ. Η γενική <1βΓ
Οίπ§β (= των πραγμάτων) είναι αμφισήμαντη· μπορεί να ισχύσει ως γενική
αντικειμενική (= προσφωνούμε τα πράγματα) αλλά και ως γενική υποκειμενική (=
τα πράγματα μας προσφωνούν). Η δεύτερη περίπτωση δεν είναι αταίριαστη με την
ύστερη φιλοσόφηση του Χάιντεγγερ πάνω στην έννοια της γλώσσας, δες το βιβλίο
του ΙΙηΙεΓ\νε%5 ΖΙΙΓ 8ρτ^Ηε (= Καθοόόν προς τη γλώσσα), ΡίυΙΗη^εη 1959.

39



τόσο η δομή της πρότασης όσο και η δομή του πράγματος,
πηγάζουν από μια κοινή πρωταρχικότερη πηγή όσον αφορά τόσο
τη διαμόρφωση τους όσο και την ενδεχόμενη εναλλακτικότητά
τους38. Όπως και να 'ναι, η παραπάνω δοσμένη ερμηνεία του
πραγμοειδούς του πράγματος, το πράγμα ως φορέας των γνωρι-
σμάτων του, παρά τον καθιερωμένο της χαρακτήρα δεν είναι τόσο
φυσική. Αυτό που μας φαίνεται σαν φυσικό, είναι ίσως κάτι που
συνηθίστηκε χάρη σε μια μακρόχρονη συνήθεια, η οποία λησμόνησε
το ασυνήθιστο από όπου πρωτοπήγασε. Και όμως εκείνο το
ασυνήθιστο κάποτε εξέπληξε τους ανθρώπους κι έφερε τον στοχα-
σμό σε απορία.

Η εμπιστοσύνη την οποία τρέφουμε για την καθιερωμένη
ερμηνεία των πραγμάτων είναι μόνο κατ" επίφαση θεμελιωμένη.
Εκτός αυτού όμως αυτή η έννοια του πράγματος (πράγμα = ο
φορέας των γνωρισμάτων του) ισχύει όχι μόνο για το σκέτο και
κατεξοχήν πράγμα, αλλά για κάθε πράγμα. Άρα με τη βοήθεια
της δεν μπορούν ποτέ να διακριθούν τα πραγμοειδή από τα μη
πραγμοειδή όντα. Ωστόσο πριν από κάθε δισταγμό ήδη η επαγρυ-
πνούσα παραμονή μέσα στην περιφέρεια των πραγμάτων, μας λέει
ότι αυτή η έννοια του πράγματος δεν πετυχαίνει το πραγμοειδές
των πραγμάτων, εκείνο το αυτοφυές και εσωτερικά ηρεμούν39.
Συχνά-πυκνά έχουμε ακόμα το αίσθημα, ότι ήδη από πολύν καιρό
έχει ασκηθεί βία επάνω στο πραγμοειδές των πραγμάτων και ότι
σ' αυτόν τον βιασμό έχει συνεργήσει ο στοχασμός, γι' αυτό και
αποκήρυξαν τον στοχασμό*, αντί να προσπαθήσουν να τον κάνουν
στοχαστικότερο. Αλλά τί μπορεί να πει έστω κι ένα τόσο σίγουρο

38. Ο Χαιντεγγερ αρνείται να δώσει μονοσήμαντη απάντηση στο ερώτημα,

εάν η δομή της πρότασης αντικατοπτρίζει τη δομή του πράγματος και όχι
αντίστροφα. Προβάλλει όμως ένσταση σχετικά με τη δικαίωση αυτού του ερωτήμα-
τος: τούτο κρίνεται ως ανεπαρκές για να οδηγήσει σε μια ριζική απάντηση.
Αντίθετα η «κοινή πρωταρχικότερη πηγή», που θα δώσει πληρέστερη απάντηση
στο ερώτημα σχετικά με τη δομή της πρότασης και τη δομή του πράγματος, μπορεί
να διαλευκανθεί μόνο εάν τεθεί ριζικά το ερώτημα σχετικά με το Είναι.

39. Αυτή η πρόταση προκαταλαμβάνει με μια γερή δρασκελιά όσα πρόκειται
να επακολουθήσουν. Κατά τον Χαιντεγγερ ο παραδοσιακός ορισμός του πράγματος
ως υπόβαθρου και υπόστασης (6υΒ]εοΙιΐΓη, δΐιΒβΟηΙία) δεν αντέχει σε μια επαγρν-

ηνούσα αντιμετώπιση· αυτό που αντιλαμβάνεται η επαγρύπνηση ως πραγμοειδές,
είναι «το αυτοφυές και εσωτερικά ηρεμούν» ()εηβ5 Εί§βηννιϊοΗ8ί§ε υπ(1 ΙπδίοΗΓϋΗεη-
θε)' στο δεύτερο κεφάλαιο του παρόντος δοκιμίου αυτός ο καινοφανής προσδιορι-
σμός του πράγματος θα συμπεριληφθεί κάτω από τον όρο «γη».

40


