
1 
 

Πανεπιστήμιο Πατρών 

Τμήμα Φιλολογίας 

Ακαδ. Έτος: 2024-2025 

Η΄ Εξάμηνο  

Ειδίκευση Κλασικών Σπουδών 

Μάθημα επιλογής: Ελληνιστική Ποίηση 

 

  

Καλλίμαχος ὁ Κυρηναῖος  

 

Α. Αἴτια, Απόσπασμα 1: Ἀπάντησις εἰς Τελχῖνας, Στ. 1-38: 

……]ι μοι Τελχῖνες ἐπιτρύζουσιν ἀ[οιδῇ, 

νήιδε]ς οἳ Μούσης οὐκ ἐγένοντο φίλοι,  

εἵνεκε]ν οὐχ ἓν ἄεισμα διηνεκὲς ἢ βασιλ[η 

……]ας ἐν πολλαῖς ἤνυσα χιλιάσιν                                      

ἢ…...].ους ἥρωας, ἔπος δ᾽ ἐπὶ τυτθὸν ἑλ[ίσσω                  5 

παῖς ἅτ]ε, τῶν δ᾽ ἐτέων ἡ δεκὰ[ς] οὐκ ὀλίγη. 

……]. [.]και Τε[λ]χῖσιν ἐγὼ τόδε· «φῦλον α[ 

……] τήκ[ειν] ἧπαρ ἐπιστάμενον, 

……].. ρεην [ὀλ]ιγόστιχος· ἀλλὰ καθέλ[κει                         

……πο]λὺ τὴν μακρὴν ὄμπνια Θεσμοφόρο[ς·                   10 

τοῖν δὲ] δ υ οῖν Μίμνερμος ὅτι γλυκύς, α[ἱ κατὰ λεπτόν 

……] ἡ μεγάλη δ᾽ οὐκ ἐδίδαξε γυνή. 

……]ο ν ἐπὶ Θρήϊκας ἀπ᾽ Αἰγύπτοιο [πέτοιτο 

αἵματ]ι  Π υ γ μαίων ἡδο μ έ νη [γ]έρα[νος,                               

Μασσα]γ έ τ αι [κ]αὶ μακ[ρὸν ὀϊστεύ]οιεν ἐπ᾽ ἄνδρα          15 

Μῆδον]· ἀ [ηδονίδες] δ᾽ ὧδε μελιχρ[ό]τεραι. 

ἔλλετε Βασκανίη]ς ὀλοὸν γένο[ς]· αὖθι δὲ τέχνῃ 

κρίνετε,] [μὴ σχοίν]ῳ Περσίδι τὴ[ν] σοφίην· 

μηδ᾽ ἀπ᾽ ἐμεῦ διφᾶ]τε μέγα ψοφέουσαν ἀοιδήν                

τίκτεσθαι· βροντᾶ]ν οὐκ ἐμόν, [ἀλλὰ] Διός».                     20 

καὶ γὰρ ὅτ]ε πρ[ώ]τιστον ἐμοῖς ἐπὶ δέλτον ἔθηκα 

γούνασι]ν, Ἀ[πό]λλων εἶπεν ὅ μοι Λύκιος· 

«……]…ἀοιδέ, τὸ μὲν θύος ὅττι πάχιστον 



2 
 

θρέψαι, τὴ]ν Μοῦσαν δ᾽ ὠγαθὲ λεπταλέην·                       

πρὸς δέ σε] καὶ τόδ᾽ ἄνωγα, τὰ μὴ πατέουσιν ἅμαξαι   25 

τὰ στείβε]ιν, ἑτέρων ἴχνια μὴ καθ᾽ ὁμά 

δίφρον ἐλ]ᾶ ν μηδ᾽ οἷμον ἀνὰ πλατύν, ἀλλὰ κελεύθους 

ἀτρίπτο]υ ς, εἰ καὶ στε[ι]ν οτέρην ἐλάσεις». 

τῷ πιθόμη]ν· ἐνὶ τοῖς γὰρ ἀείδομεν οἳ λιγὺν ἦχον             

τέττιγος, θ]όρυβον δ᾽ οὐκ ἐφίλησαν ὄνων.                       30 

θηρὶ μὲν ο]ὐατόεντι πανείκελον ὀγκήσαιτο 

ἄλλος, ἐγ]ὼ δ᾽ εἴην οὑλ [α]χύς, ὁ πτερόεις, 

ἆ πάντ]ως, ἵνα γῆρας ἵνα δρόσον ἣν μὲν ἀείδω 

πρώκιο]ν ἐκ δίης ἠέρος εἶδαρ ἔδων,                                     

αὖθι τ]ὸ  δ᾽ [ἐκ]δύοιμ[ι], τό μοι βάρος ὅσσον ἔπεστι         35 

τριγ]λ ώ [χι]ν  ὀλ[οῷ] νῆσος ἐπ᾽ Ἐγκελάδῳ. 

……Μοῦσαι γ]ὰρ ὅσους ἴδον ὄθμα[τ]ι παῖδας 

μὴ λοξῷ, πολιοὺς οὐκ ἀπέθεντο φίλους. 

 

Β. Ὕμνος εἰς Δία, Στ. 1-96: 

Ζηνὸς ἔοι τί κεν ἄλλο παρὰ σπονδῇσιν1 ἀείδειν 

λώϊον ἢ θεὸν αὐτόν, ἀεὶ μέγαν, αἰὲν2 ἄνακτα, 

Πηλαγόνων ἐλατῆρα3, δικασπόλον Οὐρανίδῃσι4; 

πῶς καί νιν, Δικταῖον ἀείσομεν ἠὲ Λυκαῖον; 

ἐν δοιῇ μάλα θυμός, ἐπεὶ γένος ἀμφήριστον.5                                 5 

Ζεῦ, σὲ μὲν Ἰδαίοισιν ἐν οὔρεσί φασι γενέσθαι, 

Ζεῦ, σὲ δ᾽ ἐν Ἀρκαδίῃ6· πότεροι, πάτερ, ἐψεύσαντο; 

                                                             
1 Ένταξη ύμνου σε τελετουργικό πλαίσιο σπονδών στον Δία στη διάρκεια κάποιου συμποσίου. 
2 Επανάληψη επιρρήματος ἀεί → έμφαση στον αιώνιο χαρακτήρα της παρουσίας του Δία. 
3 «τον διώκτη των παιδιών της Γης» → πιθανή αναφορά στους Γίγαντες ως παιδιά της Γης 
(Πηλογόνων) ή στους Τιτάνες (Πηλαγόνων). Τόσο οι πρώτοι όσο και οι δεύτεροι ηττήθηκαν από τον 
Δία. Δύσκολη η επιλογή ανάμεσα στις δύο γραφές.  
4 «τον δικαστή των Ουρανίων (θεών)» → αναφορά στην ιδιότητα του Δία, ως βασιλιά των θεών, να 
τους απονέμει τη δικαιοσύνη. 
5 Η επιλογή ανάμεσα σε δύο δυνατές εκδοχές αποτελεί βασική τεχνική στην αρχή των ύμνων. Είναι 
ενδιαφέρον ότι την αρχική βεβαιότητα για τον τρόπο εξύμνησης του Δία διαδέχεται η αμφιβολία ως 
προς τον τόπο καταγωγής του. 



3 
 

Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται7· καὶ γὰρ τάφον, ὦ ἄνα, σεῖο 

Κρῆτες ἐτεκτήναντο· σὺ δ᾽ οὐ θάνες, ἐσσὶ γὰρ αἰεί8. 

ἐν δέ σε Παρρασίῃ Ῥείη τέκεν, ἧχι μάλιστα                                 10 

ἔσκεν ὄρος θάμνοισι περισκεπές· ἔνθεν ὁ χῶρος 

ἱερός, οὐδέ τί μιν κεχρημένον Εἰλειθυίης 

ἑρπετὸν οὐδὲ γυνὴ ἐπιμίσγεται9, ἀλλά ἑ Ῥείης 

ὠγύγιον καλέουσι λεχώϊον Ἀπιδανῆες10. 

ἔνθα σ᾽ ἐπεὶ μήτηρ μεγάλων ἀπεθήκατο κόλπων,                 15 

αὐτίκα δίζητο ῥόον ὕδατος, ᾧ κε τόκοιο 

λύματα χυτλώσαιτο, τεὸν δ᾽ ἐνὶ χρῶτα λοέσσαι11. 

Λάδων ἀλλ᾽ οὔπω μέγας ἔρρεεν οὐδ᾽ Ἐρύμανθος, 

λευκότατος ποταμῶν, ἔτι δ᾽ ἄβροχος ἦεν ἅπασα 

Ἀρκαδίη· μέλλεν δὲ μάλ᾽ εὔυδρος καλέεσθαι                      20 

αὖτις· ἐπεὶ τημόσδε, Ῥέη ὅτ᾽ ἐλύσατο μίτρην, 

ἦ πολλὰς ἐφύπερθε σαρωνίδας ὑγρὸς Ἰάων 

ἤειρεν, πολλὰς δὲ Μέλας ὤκχησεν ἁμάξας, 

πολλὰ δὲ Καρίωνος ἄνω διεροῦ περ ἐόντος 

ἰλυοὺς ἐβάλοντο κινώπετα, νίσσετο δ᾽ ἀνήρ                            25 

πεζὸς ὑπὲρ Κρᾶθίν τε πολύστιόν τε Μετώπην 

διψαλέος· τὸ δὲ πολλὸν ὕδωρ ὑπὸ ποσσὶν ἔκειτο. 

καί ῥ᾽ ὑπ᾽ ἀμηχανίης σχομένη φάτο πότνια Ῥείη· 

«Γαῖα φίλη, τέκε καὶ σύ· τεαὶ δ᾽ ὠδῖνες ἐλαφραί.» 

εἶπε καὶ ἀντανύσασα θεὴ μέγαν ὑψόθι πῆχυν                        30 

πλῆξεν ὄρος σκήπτρῳ· τὸ δέ οἱ δίχα πουλὺ διέστη, 

ἐκ δ᾽ ἔχεεν μέγα χεῦμα12· τόθι χρόα φαιδρύνασα, 

                                                                                                                                                                              
6 Σύμφωνα με την επικρατέστερη αφήγηση, ο Δίας γεννήθηκε στο όρος Δίκτη ή Ίδη στην Κρήτη. 
Ωστόσο, ο Καλλίμαχος υιοθετεί την εκδοχή γέννησής του στο όρος Λύκαιον στην Αρκαδία. 
7 Αυθαίρετη γενίκευση βασισμένη στη φημολογία ότι οι Κρήτες ήταν ψεύτες. 
8 Αντίθεση ανάμεσα στην παντοτινή παρουσία του Δία (αἰεί) και στο γεγονός ότι οι Κρήτες λένε 
πάντα (ἀεί) ψέματα. 
9 Ιερότητα χώρου τοκετού Ρέας → έκτοτε δεν προσεγγιζόταν ούτε από ζώο ούτε από άνθρωπο που 
επρόκειτο να γεννήσει, καθώς ο τοκετός θεωρούταν πράξη «ακάθαρτη» και απαγορευμένη σε 
ιερούς χώρους. 
10 Δηλ. οι Πελοποννήσιοι που πήραν το όνομά τους από τον μυθικό βασιλιά Άπι. 
11 Εδώ εννοείται τόσο το κυριολεκτικό καθάρισμα όσο και ο τελετουργικός καθαρμός μετά τον 
τοκετό. 



4 
 

ὦνα, τεὸν σπείρωσε, Νέδῃ δέ σε δῶκε κομίζειν 

κευθμὸν ἔσω Κρηταῖον, ἵνα κρύφα παιδεύοιο, 

πρεσβυτάτῃ Νυμφέων, αἵ μιν τότε μαιώσαντο,                       35 

πρωτίστη γενεὴ μετά γε Στύγα τε Φιλύρην τε. 

οὐδ᾽ ἁλίην ἀπέτεισε θεὴ χάριν, ἀλλὰ τὸ χεῦμα 

κεῖνο Νέδην ὀνόμηνε· τὸ μέν ποθι πολὺ κατ᾽ αὐτό 

Καυκώνων πτολίεθρον, ὃ Λέπρειον πεφάτισται, 

συμφέρεται Νηρῆι, παλαιότατον δέ μιν ὕδωρ                        40 

υἱωνοὶ πίνουσι Λυκαονίης ἄρκτοιο13. 

εὖτε Θενὰς ἀπέλειπεν ἐπὶ Κνωσοῖο φέρουσα, 

Ζεῦ πάτερ, ἡ Νύμφη σε —Θεναὶ δ᾽ ἔσαν ἐγγύθι Κνωσοῦ14— 

τουτάκι τοι πέσε, δαῖμον, ἄπ᾽ ὀμφαλός· ἔνθεν ἐκεῖνο 

Ὀμφάλιον μετέπειτα πέδον καλέουσι Κύδωνες15.                    45 

Ζεῦ, σὲ δὲ Κυρβάντων16 ἑτάραι προσεπηχύναντο 

Δικταῖαι Μελίαι, σὲ δ᾽ ἐκοίμισεν Ἀδρήστεια17 

λίκνῳ ἐνὶ χρυσέῳ, σὺ δ᾽ ἐθήσαο πίονα μαζόν 

αἰγὸς Ἀμαλθείης, ἐπὶ δὲ γλυκὺ κηρίον ἔβρως· 

γέντο γὰρ ἐξαπιναῖα Πανακρίδος ἔργα μελίσσης                 50 

Ἰδαίοις ἐν ὄρεσσι, τά τε κλείουσι Πάνακρα. 

οὖλα δὲ Κούρητές σε περὶ πρύλιν ὠρχήσαντο 

τεύχεα πεπλήγοντες, ἵνα Κρόνος οὔασιν ἠχήν 

ἀσπίδος εἰσαΐοι καὶ μή σεο κουρίζοντος18. 

                                                                                                                                                                              
12 Αιτιολογικός μύθος για την εμφάνιση των ποταμών της Αρκαδίας → τα ποτάμια της Αρκαδίας 
έρρεαν υπογείως μέχρι τη γέννηση του Δία. 
13 Σύμφωνα με τον μύθο η Καλλιστώ, η κόρη του Λυκάονα, μετά τη συνεύρεσή της με τον Δία 
μεταμορφώθηκε σε αρκούδα, προκειμένου να διαφύγει την προσοχή και την εκδικητική μανία της 
Ήρας. Η Ήρα έπεισε την Άρτεμη να τη σκοτώσει και ο Δίας μεταμόρφωσε την Καλλιστώ στον 
αστερισμό της Άρκτου. Επιπλέον, έσωσε τον γιο της και του έδωσε το όνομα «Αρκάς». Από αυτόν 
πήραν το όνομά τους οι Αρκάδες, οι οποίοι πίνουν νερό από τη Νέδα, το πρώτο ορατό ποτάμι της 
Αρκαδίας.  
14 Η μεταφορά του Δία από την Αρκαδία στην Κρήτη φαίνεται να συμβιβάζει τις δύο –αρχικά 
αντικρουόμενες– εκδοχές για τον τόπο καταγωγής του. Πόλεις με το όνομα Θέναι υπήρχαν και στις 
δύο περιοχές. 
15 Δηλ. οι Κρήτες. 
16 Οι Κορύβαντες ήταν νεαροί ακόλουθοι της θεάς Κυβέλης από τη Φρυγία. Οι Κουρήτες ήταν νεαροί 
ακόλουθοι της κρητικής θεάς Ρέας. Λόγω των ομοιοτήτων ανάμεσα στις δύο λατρείες, οι 
«Κορύβαντες» και οι «Κουρήτες» κατέληξαν στο να θεωρούνται σχεδόν συνώνυμοι όροι.  
17 Νύμφη, αδελφή των Κουρήτων. 



5 
 

καλὰ μὲν ἠέξευ, καλὰ δ᾽ ἔτραφες, οὐράνιε Ζεῦ,                   55 

ὀξὺ δ᾽ ἀνήβησας, ταχινοὶ δέ τοι ἦλθον ἴουλοι. 

ἀλλ᾽ ἔτι παιδνὸς ἐὼν ἐφράσσαο πάντα τέλεια19· 

τῷ τοι καὶ γνωτοὶ προτερηγενέες περ ἐόντες 

Οὐρανὸν οὐκ ἐμέγηραν ἔχειν ἐπιδαίσιον οἶκον. 

δηναιοὶ δ᾽ οὐ πάμπαν ἀληθέες ἦσαν ἀοιδοί20.                   60 

φάντο πάλον Κρονίδῃσι διάτριχα δώματα νεῖμαι· 

τίς δέ κ᾽ ἐπ᾽ Οὐλύμπῳ τε καὶ Ἄϊδι κλῆρον ἐρύσσαι, 

ὃς μάλα μὴ νενίηλος; ἐπ᾽ ἰσαίῃ γὰρ ἔοικε 

πήλασθαι· τὰ δὲ τόσσον ὅσον διὰ πλεῖστον ἔχουσι. 

ψευδοίμην, ἀίοντος ἅ κεν πεπίθοιεν ἀκουήν21.                     65 

οὔ σε θεῶν ἐσσῆνα πάλοι θέσαν22, ἔργα δὲ χειρῶν, 

σή τε βίη τό τε κάρτος, ὃ καὶ πέλας εἵσαο δίφρου23. 

θήκαο δ᾽ οἰωνῶν μέγ᾽ ὑπείροχον ἀγγελιώτην 

σῶν τεράων24· ἅ τ᾽ ἐμοῖσι φίλοις ἐνδέξια φαίνοις25. 

                                                                                                                                                                              
18 «βγάζοντας κραυγές σαν μωρό» → αξιοσημείωτη η υποχώρηση της μεγαλοπρέπειας με την οποία 
παρουσιάζεται αρχικά ο Δίας και του δέους που προκαλεί ως εξουσιαστής των πάντων· οι γήινες 
λεπτομέρειες της γέννησής του και της μετέπειτα ανατροφής και προστασίας του δημιουργούν μία 
έντονη αντίθεση μεταξύ υπέρτατου θεού και βρέφους και μοιάζουν να υποβιβάζουν για λίγο τον Δία 
από θεό σε άνθρωπο.  
19 Στις σκέψεις και στα σχέδια του Δία δεν υπάρχει τίποτα το παιδικό. Όλα τα στοχάζεται με απόλυτη 
ωριμότητα και εκπληρώνει άμεσα τους στόχους του → σταδιακή έμφαση στη μεγαλοπρέπεια του 
Δία. 
20 Εμφάνιση του μοτίβου του «ψεύτη» στην περίπτωση των αοιδών οι οποίοι έζησαν πριν από πολλά 
χρόνια. Ειδικότερα, ο Καλλίμαχος μοιάζει να αναιρεί τον Όμηρο, καθώς αρνείται την ιστορία της 
Ἰλιάδας, σύμφωνα με την οποία ο Δίας, ο Ποσειδώνας και ο Άρης έριξαν κλήρο για την κυριαρχία του 
ουρανού, της θάλασσας και του Κάτω Κόσμου, αντίστοιχα. Το επιχείρημα του Καλλίμαχου 
υπαγορεύεται από τον κοινού νου· η «κόλαση» και ο «παράδεισος» δεν είναι ισότιμες επιλογές, 
ώστε να μπουν σε κλήρο. 
21 Επανάληψη του μοτίβου του «ψεύτη» με αυτοαναφορά από τον Καλλίμαχο. Δηλώνει πως θα ήταν 
ψευδής εκ μέρους του ο ισχυρισμός ότι τον πείθουν οι ιστορίες των προγενέστερων αοιδών για τον 
τρόπο ανάληψης της εξουσίας του ουρανού από τον Δία. Δεδομένου, ωστόσο, ότι και ο ίδιος ο 
Καλλίμαχος στο ποίημά του αφηγείται την ιστορία της γέννησης και της βασιλείας του θεού Δία, θα 
μπορούσε και αυτός να έχει παραποιήσει την αλήθεια των γεγονότων. Οι ποιητές δεν λένε πάντα την 
αλήθεια· αλλά ένα πιο σημαντικό κριτήριο για την αξία της ποίησής τους είναι η επιτυχία της 
απάτης. Συνεπώς, ο στίχος επιδέχεται δύο ερμηνείες, την υποθετική, δηλαδή: «Αν εγώ λέω ψέματα, 
ελπίζω να είμαι πιο πειστικός από αυτό!» και την πραγματική, δηλαδή: «Ας είναι τα ψέματά μου 
(δηλ. η ποίησή μου) πιο πειστικά από αυτό!». 
22 Ο ποιητής ανεβαίνει ξανά στη σφαίρα του μεγαλοπρεπούς και επιβλητικού εγκωμίου προς τον Δία. 
23 Η Βία και το Κράτος παραδοσιακά συνοδεύουν τον θεό Δία, ενώ ορισμένες φορές παρουσιάζονται 
ως ξεχωριστές θεότητες (βλ. Θεογονία, 386-388). Η θέση του Κάρτους και της Βίης δίπλα στον θρόνο 
του Δία υποδηλώνει θεότητες έτοιμες να εκπληρώσουν τις διαταγές του. Η μυθολογική ενίσχυση του 
επιχειρήματός του με πληροφορίες αντλημένες από τη Θεογονία φανερώνει ότι ο Καλλίμαχος 
ακολουθεί μάλλον τον Ησίοδο παρά τον Όμηρο. 



6 
 

εἵλεο δ᾽ αἰζηῶν ὅ τι φέρτατον· οὐ σύ γε νηῶν                    70 

ἐμπεράμους, οὐκ ἄνδρα σακέσπαλον, οὐ μὲν ἀοιδόν26· 

ἀλλὰ τὰ μὲν μακάρεσσιν ὀλίζοσιν αὖθι παρῆκας 

ἄλλα μέλειν ἑτέροισι, σὺ δ᾽ ἐξέλεο πτολιάρχους 

αὐτούς, ὧν ὑπὸ χεῖρα γεωμόρος, ὧν ἴδρις αἰχμῆς, 

ὧν ἐρέτης, ὧν πάντα· τί δ᾽ οὐ κρατέοντος ὑπ᾽ ἰσχύν;       75 

αὐτίκα χαλκῆας μὲν ὑδείομεν Ἡφαίστοιο, 

τευχηστὰς δ᾽ Ἄρηος, ἐπακτῆρας δὲ Χιτώνης 

Ἀρτέμιδος, Φοίβου δὲ λύρης εὖ εἰδότας οἴμους· 

ἐκ δὲ Διὸς βασιλῆες, ἐπεὶ Διὸς οὐδὲν ἀνάκτων 

θειότερον27· τῷ καί σφε τεὴν ἐκρίναο λάξιν.                    80 

δῶκας δὲ πτολίεθρα φυλασσέμεν, ἵζεο δ᾽ αὐτός 

ἄκρῃσ᾽ ἐν πολίεσσιν, ἐπόψιος οἵ τε δίκῃσι 

λαὸν ὑπὸ σκολιῇσ᾽ οἵ τ᾽ ἔμπαλιν ἰθύνουσιν· 

ἐν δὲ ῥυηφενίην ἔβαλές σφισιν, ἐν δ᾽ ἅλις ὄλβον, 

πᾶσι μέν, οὐ μάλα δ᾽ ἶσον· ἔοικε δὲ τεκμήρασθαι       85 

ἡμετέρῳ μεδέοντι· περιπρὸ γὰρ εὐρὺ βέβηκεν. 

ἑσπέριος κεῖνός γε τελεῖ τά κεν ἦρι νοήσῃ, 

ἑσπέριος τὰ μέγιστα, τὰ μείονα δ᾽ εὖτε νοήσῃ28· 

οἱ δὲ τὰ μὲν πλειῶνι, τὰ δ᾽ οὐχ ἑνί, τῶν δ᾽ ἀπὸ πάμπαν 

αὐτὸς ἄνην ἐκόλουσας, ἐνέκλασσας δὲ μενοινήν.    90 

χαῖρε μέγα, Κρονίδη πανυπέρτατε, δῶτορ ἐάων, 

δῶτορ ἀπημονίης· τεὰ δ᾽ ἔργματα τίς κεν ἀείδοι; 

οὐ γένετ᾽, οὐκ ἔσται· τίς κεν Διὸς ἔργματ᾽ ἀείσει;29 

χαῖρε, πάτερ, χαῖρ᾽ αὖθι· δίδου δ᾽ ἀρετήν τ᾽ ἄφενός τε· 

                                                                                                                                                                              
24 Όταν εμφανιζόταν αετός, θεωρούταν σημάδι από τον Δία. 
25 Οι οιωνοί που εμφανίζονταν στα δεξιά του παρατηρητή τους αντιμετωπίζονταν ως αίσια («δεξιά») 
σημάδια για το μέλλον. 
26 Ειρωνική αυτοϋποτίμηση του Καλλίμαχου, ο οποίος φέρει την ιδιότητα του ποιητή. 
27 Οι βασιλείς, οι οποίοι απολαμβάνουν τις περισσότερες και μεγαλύτερες τιμές μεταξύ των 
ανθρώπων, τίθενται σύμφωνα με τον Καλλίμαχο υπό την προστασία του θεού που λατρεύεται 
περισσότερο από τους θνητούς, δηλαδή του Δία. 
28 Ο Πτολεμαίος μοιάζει με τον Δία κατά το ότι εκπληρώνει αμέσως τις προθέσεις του. 
29 Τα έργα του Δία είναι πολύ μεγάλα για να υμνηθούν επάξια. Ίσως εδώ έγκειται η εξήγηση του 
γεγονότος ότι ο Καλλίμαχος αφιερώνει πολλούς στίχους στην καταγωγή του Δία, δίχως να προσδίδει 
ανάλογη έμφαση στις πράξεις του ως άρχοντα του κόσμου.  



7 
 

οὔτ᾽ ἀρετῆς ἄτερ ὄλβος ἐπίσταται ἄνδρας ἀέξειν,    95 

οὔτ᾽ ἀρετὴ ἀφένοιο· δίδου δ᾽ ἀρετήν τε καὶ ὄλβον. 

 

Γ. Ὕμνος εἰς λουτρὰ τῆς Παλλᾶδος, Στ. 57-136: 

Παῖδες30, Ἀθαναία νύμφαν μίαν ἔν ποκα Θήβαις 

πουλύ τι καὶ πέρι δὴ φίλατο τᾶν ἑταρᾶν, 

ματέρα Τειρεσίαο, καὶ οὔποκα χωρὶς ἔγεντο· 

ἀλλὰ καὶ ἀρχαίων εὖτ᾽ ἐπὶ Θεσπιέων                            60 

ἢ ᾽πὶ Κορωνείας, ἵνα οἱ τεθυωμένον ἄλσος 

καὶ βωμοὶ ποταμῷ κεῖντ᾽ ἐπὶ Κουραλίῳ, 

ἢ ᾽πὶ Κορωνείας, ἢ εἰς Ἁλίαρτον31 ἐλαύνοι 

ἵππως, Βοιωτῶν ἔργα32 διερχομένα, 

πολλάκις ἁ δαίμων νιν ἑῶ ἐπεβάσατο δίφρω·             65 

οὐδ᾽ ὄαροι νυμφᾶν, οὐδὲ χοροστασίαι 

ἁδεῖαι τελέθεσκον, ὅκ᾽ οὐχ ἁγεῖτο Χαρικλώ. 

ἀλλ᾽ ἔτι καὶ τήναν δάκρυα πόλλ᾽ ἔμενε, 

καίπερ Ἀθαναίᾳ καταθύμιον ἔσσαν ἑταίραν. 

δή ποκα γὰρ πέπλων λυσαμένα περόνας                 70 

ἵππω ἐπὶ κράνᾳ Ἑλικωνίδι καλὰ ῥεοίσᾳ 

λῶντο· μεσαμβρινὰ δ᾽ εἶχ᾽ ὄρος ἁσυχία. 

ἀμφότεραι λώοντο, μεσαμβριναὶ δ᾽ ἔσαν ὧραι, 

πολλὰ δ᾽ ἁσυχία τῆνο κατεῖχεν ὄρος.33 

                                                             
30 Ο ποιητής αφηγείται τον μύθο του Τειρεσία, ο οποίος, ενώ κυνηγούσε στον Ελικώνα, είδε τη θεά 
Αθηνά να λούζεται γυμνή και τυφλώθηκε. Αυτόπτης μάρτυρας της τύφλωσής του ήταν η μητέρα του, 
η νύμφη Χαρικλώ, επιστήθια φίλη της Αθηνάς, την οποία ο μύθος παρουσιάζει να στρέφεται με 
πάθος εναντίον της θεάς. Η θεά υπερασπίζεται τον εαυτό της επικαλούμενη τους νόμους που 
δεσμεύουν τους θεούς και υποσχόμενη πλούσια αποζημίωση στον Τειρεσία. Ο μύθος της τύφλωσης 
του μάντη Τειρεσία καλύπτει μόνο το ήμισυ του Ὕμνου εἰς Λουτρὰ τῆς Παλλᾶδος. Στο υπόλοιπο 
ποίημα (στ. 1-56, 137-142) ο Καλλίμαχος περιγράφει με δραματικό τρόπο μία θρησκευτική γιορτή 
του Άργους, στη διάρκεια της οποίας το ξόανο της θεάς Αθηνάς πλένεται τελετουργικά στο λουτρό 
που έχουν ετοιμάσει οι κοπέλες στις οποίες απευθύνεται ο ποιητής με την κλητική προσφώνηση 
«Παῖδες». 
31 Οι Θεσπιές, η Κορώνεια και η Αλίαρτος ήταν βοιωτικές πόλεις, οι οποίες βρίσκονταν στην περιοχή 
του όρους Ελικώνα και είχαν όλες ναούς αφιερωμένους στη θεά Αθηνά. 
32 Με τον όρο «ἔργα» εννοείται εδώ η «καλλιεργημένη γη». 
33 Με τα εκφραστικά μέσα της επανάληψης και της επαναφοράς, προσδίδεται έμφαση στην απόλυτη 
μεσημβρινή ησυχία που επικρατεί στο όρος Ελικώνα. Σε αυτή τη γοητευτική και επικίνδυνη ώρα της 



8 
 

Τειρεσίας δ᾽ ἔτι μῶνος ἁμᾶ κυσὶν ἄρτι γένεια         75 

περκάζων ἱερὸν χῶρον ἀνεστρέφετο· 

διψάσας δ᾽ ἄφατόν τι ποτὶ ῥόον ἤλυθε κράνας, 

σχέτλιος· οὐκ ἐθέλων δ᾽ εἶδε τὰ μὴ θεμιτά. 

τὸν δὲ χολωσαμένα περ ὅμως προσέφασεν Ἀθάνα· 

 «τίς σε, τὸν ὀφθαλμὼς οὐκέτ᾽ ἀποισόμενον,         80 

ὦ Εὐηρείδα, χαλεπὰν ὁδὸν ἄγαγε δαίμων;» 

ἁ μὲν ἔφα, παιδὸς δ᾽ ὄμματα νὺξ ἔλαβεν. 

†ἐστάθη δ᾽ ἄφθογγος, ἐκόλλασαν γὰρ ἀνῖαι 

γώνατα καὶ φωνὰν ἔσχεν ἀμαχανία. 

ἁ νύμφα δ᾽ ἐβόασε· «τί μοι τὸν κῶρον ἔρεξας      85 

πότνια; τοιαῦται, δαίμονες, ἐστὲ φίλαι; 

ὄμματά μοι τῶ παιδὸς ἀφείλεο34. τέκνον ἄλαστε, 

εἶδες Ἀθαναίας στήθεα καὶ λαγόνας, 

ἀλλ᾽ οὐκ ἀέλιον πάλιν ὄψεαι. ὢ ἐμὲ δειλάν, 

ὢ ὄρος, ὢ Ἑλικὼν οὐκέτι μοι παριτέ,                        90 

ἦ μεγάλ᾽ ἀντ᾽ ὀλίγων ἐπράξαο· δόρκας ὀλέσσας 

καὶ πρόκας οὐ πολλὰς φάεα παιδὸς ἔχεις.» 

†ἁ μὲν ἀμφοτέραισι φίλον περὶ παῖδα λαβοῖσα 

†μάτηρ μὲν γοερᾶν οἶτον ἀηδονίδων 

ἆγε βαρὺ κλαίοισα, θεὰ δ᾽ ἐλέησεν ἑταίραν·            95 

καί νιν Ἀθαναία πρὸς τόδ᾽ ἔλεξεν ἔπος· 

«δῖα γύναι, μετὰ πάντα βαλεῦ πάλιν ὅσσα δι᾽ ὀργάν 

εἶπας· ἐγὼ δ᾽ οὔ τοι τέκνον ἔθηκ᾽ ἀλαόν. 

οὐ γὰρ Ἀθαναίᾳ γλυκερὸν πέλει ὄμματα παίδων 

ἁρπάζειν· Κρόνιοι δ᾽ ὧδε λέγοντι νόμοι·                    100 

                                                                                                                                                                              
ακινησίας του μεσημεριού, οι θεοί παραδοσιακά τριγυρίζουν ελεύθερα. Είναι γεγονός ότι οι 
ελληνικές βουνοπλαγιές ησυχάζουν στο διάστημα της ημέρας κατά το οποίο επικρατεί περισσότερη 
ζέστη. Ωστόσο, η σιωπή στη φύση συνοδεύει συνήθως θεϊκές επιφάνειες.   
34 Πρωτοτυπία του Καλλίμαχου → αντί να παρουσιάσει τη νύμφη Χαρικλώ να ικετεύει τη θεά Αθηνά, 
ώστε να ξαναδώσει στον Τειρεσία το φως του, την παρουσιάζει να της διαμαρτύρεται, να την 
κατηγορεί και να διαρρηγνύει τη φιλία μαζί της μέσα στην οργή και τον πόνο της ως μάνα. Τα 
γυναικεία συναισθήματα εισβάλλουν με τραγική ορμή ανάμεσα στους τόνους που διασφαλίζουν τον 
σεβασμό απέναντι στους θεούς.  



9 
 

ὅς κε τιν᾽ ἀθανάτων, ὅκα μὴ θεὸς αὐτὸς ἕληται, 

ἀθρήσῃ, μισθῶ τοῦτον ἰδεῖν μεγάλω. 

δῖα γύναι, τὸ μὲν οὐ παλινάγρετον αὖθι γένοιτο 

ἔργον· ἐπεὶ Μοιρᾶν ὧδ᾽ ἐπένησε λίνα, 

ἁνίκα τὸ πρᾶτόν νιν ἐγείναο· νῦν δὲ κομίζευ,            105 

ὦ Εὐηρείδα, τέλθος ὀφειλόμενον. 

πόσσα μὲν ἁ Καδμηὶς ἐς ὕστερον ἔμπυρα καυσεῖ, 

πόσσα δ᾽ Ἀρισταῖος, τὸν μόνον εὐχόμενοι 

παῖδα, τὸν ἁβατὰν Ἀκταίονα, τυφλὸν ἰδέσθαι. 

καὶ τῆνος μεγάλας σύνδρομος Ἀρτέμιδος               110 

ἐσσεῖτ᾽35· ἀλλ᾽ οὐκ αὐτὸν ὅ τε δρόμος αἵ τ᾽ ἐν ὄρεσσι 

ῥυσεῦνται ξυναὶ τᾶμος ἑκαβολίαι, 

ὁππόκα κοὐκ ἐθέλων περ ἴδῃ χαρίεντα λοετρά 

δαίμονος· ἀλλ᾽ αὐταὶ τὸν πρὶν ἄνακτα κύνες 

τουτάκι δειπνησεῦντι· τὰ δ᾽ υἱέος ὀστέα μάτηρ     115 

λεξεῖται δρυμὼς πάντας ἐπερχομένα· 

ὀλβίσταν δ᾽ ἐρέει σε καὶ εὐαίωνα γενέσθαι, 

ἐξ ὀρέων ἀλαὸν παῖδ᾽ ὑποδεξαμέναν. 

ὦ ἑτάρα, τῷ μή τι μινύρεο· τῷδε γὰρ ἄλλα 

τεῦ χάριν ἐξ ἐμέθεν πολλὰ μενεῦντι γέρα·            120 

μάντιν ἐπεὶ θησῶ νιν ἀοίδιμον ἐσσομένοισιν, 

ἦ μέγα τῶν ἄλλων δή τι περισσότερον. 

γνωσεῖται δ᾽ ὄρνιχας, ὃς αἴσιος οἵ τε πέτονται 

ἤλιθα καὶ ποίων οὐκ ἀγαθαὶ πτέρυγες. 

πολλὰ δὲ Βοιωτοῖσι θεοπρόπα, πολλὰ δὲ Κάδμῳ  125 

χρησεῖ, καὶ μεγάλοις ὕστερα Λαβδακίδαις. 

δωσῶ καὶ μέγα βάκτρον, ὅ οἱ πόδας ἐς δέον ἀξεῖ· 

δωσῶ καὶ βιότω τέρμα πολυχρόνιον, 

                                                             
35 Αναφορά στο παρηγορητικό και προφητικό μυθολογικό παράδειγμα του Ακταίωνα, γιου του 
Αρισταίου και της κόρης του βασιλιά της Θήβας Κάδμου, Αυτονόης, ο οποίος ήταν σπουδαίος 
κυνηγός, αλλά μια μέρα είδε άθελά του τη θεά Άρτεμη να λούζεται σε μία πηγή. Η Άρτεμη 
εξοργίστηκε μαζί του και, σύμφωνα με τον θρύλο, τον μεταμόρφωσε σε ελάφι. Έτσι, τα κυνηγόσκυλά 
του δεν τον αναγνώρισαν και τον κατασπάραξαν. 



10 
 

καὶ μόνος, εὖτε θάνῃ, πεπνυμένος ἐν νεκύεσσι 

φοιτασεῖ, μεγάλῳ τίμιος Ἀγεσίλᾳ.»                        130 

ὣς φαμένα κατένευσε· τὸ δ᾽ ἐντελὲς ᾧ κ᾽ ἔπι νεύσῃ 

Παλλάς, ἐπεὶ μώνᾳ Ζεὺς τόγε θυγατέρων 

δῶκεν Ἀθαναίᾳ πατρώια πάντα φέρεσθαι, 

λωτροχόοι, μάτηρ δ᾽ οὔτις ἔτικτε θεάν, 

ἀλλὰ Διὸς κορυφά. κορυφὰ Διὸς οὐκ ἐπινεύει    135 

ψεύδεα . . . . . . . . . . . . . . . . . . αι θυγάτηρ.  

 

 


